
Carlost Castaneda (1998): Tensegrity. Die magischen Bewegungen der Zauberer. Fischer,
Frankfurt a.M. S. 128-130

Die Innere Stille

Don Juan sagte, die innere Stille sei ein Zustand, um den sich die Schamanen des alten Mexiko
mehr alles andere bemühten. Er definierte sie als natürlichen Zustand der menschlichen
Wahrnehmung, bei dem die Gedanken abgeschaltet sind und alle Fähigkeiten des Menschen
auf einer Bewußtseinsebene funktionieren, die nicht den Einsatz unseres alltäglichen
kognitiven Systems erfordert.

Die innere Stille war für die Schamanen von Don Juans Tradition stets mit Dunkelheit
verbunden, vielleicht deshalb, weil die menschliche Wahrnehmung ohne ihren üblichen
Begleiter, den inneren Dialog, gleichsam in ein dunkles Loch stürzt. Der Körper, sagte er,
funktioniere wie üblich, doch die Wahrnehmung sei geschärft. Entscheidungen würden sofort
getroffen und schienen aus einer besonderen Art von Wissen zu kommen, die nicht auf die
Verbalisierung von Gedanken angewiesen sei. Wenn die menschliche Wahrnehmung in einem
Zustand der inneren Stille stattfindet, kann sie, wie Don Juan sagte, unbeschreibliche Ebenen
erreichen Einige dieser Wahrnehmungsebenen sind Welten für sich, ganz andere als die
Welten, die beim Träumen erreicht werden können. Es sind unbeschreibliche Zustände —
unbeschreiblich im Sinne der linearen Paradigmata, mit denen die menschliche Wahrnehmung
in ihrem normalen Zustand arbeitet, um das Universum zu erklären. Die innere Stille, wie Don
Juan sie verstand, war die Matrix eines gewaltigen Schritts der Evolution — des Schritts zum
stillen Wissen oder auf die Stufe menschlichen Bewußtseins, wo sich Wissen und Erkenntnis
automatisch einstellen und unmittelbar sind. Wissen auf dieser Ebene ist nicht das Produkt
zerebraler Denkprozesse oder logischer Induktion und Deduktion oder von
Verallgemeinerungen aufgrund von Ähnlichkeiten und Verschiedenheiten. Es gibt kein A
priori auf der Ebene des stillen Wissens, nichts, was einen Wissensschatz bilden könnte, denn
alles befindet sich im unmittelbaren Jetzt. Komplexe Informationen können ohne kognitive
Präliminarien aufgenommen werden.

Don Juan glaubte, daß schon den frühen Menschen eine Ahnung von diesem stillen Wissen
gegeben war, daß sie das stille Wissen aber nicht wirklich besaßen. Diese Art Ahnung war
unendlich viel stärker als das, was der moderne Mensch heute erlebt, da der Großteil allen
Wissens das Produkt mechanischen Lernens ist. Es ist ein Axiom der Zauberer, daß der Weg
zum stillen Wissen, obwohl wir diese Ahnung verloren haben, den Menschen immer
offenstehen wird, und zwar mit Hilfe der inneren Stille.

In dieser Hinsicht vertrat Don Juan Matus den harten Standpunkt /129/ seiner Tradition: Die
innere Stille muß durch den Druck dauernder Disziplin erworben werden. Sie muß Stück für
Stück, Sekunde um Sekunde angesammelt oder gespeichert werden. Mit anderen Worten, man
muß sich zum Schweigen zwingen, und sei es nur für ein paar Sekunden. Laut Don Juan war
es bei den Zauberern allgemein bekannt, daß Beharrlichkeit, wenn man sich nur ausdauernd
bemüht, die Gewohnheit überwindet, wodurch es möglich ist, einen gewissen Schwellenwert
von gesammelten Sekunden und Minuten zu erreichen, der von Mensch zu Mensch
verschieden ist. Wenn die Schwelle der inneren Stille für ein bestimmtes Individuum zum
Beispiel bei zehn Minuten liegt, so stellt sich die innere Stille von selbst ein, sozusagen aus
eigenem Antrieb, sobald diese Schwelle erreicht ist.



Ich war also im voraus gewarnt, daß es unmöglich wäre herauszufinden, wo meine individuelle
Schwelle liegen könnte, und daß ich dies nur durch direkte Erfahrung feststellen würde.
Genauso geschah es. Nach Don Juans Empfehlung hatte ich mich beharrlich gezwungen zu
schweigen, und eines Tages, während ich über den Campus der UCLA ging, erreichte ich
meine mysteriöse Schwelle. Ich wußte, ich hatte sie erreicht, weil ich ganz plötzlich etwas
erlebte, das Don Juan mir ausführlich beschrieben hatte. Er nannte es das Anhalten der Welt.
Von einem Moment auf den anderen hörte die Welt auf zu sein, was sie war, und zum ersten
Mal im Leben wurde mir bewußt, daß ich Energie im Universum fließen sah. Ich mußte mich
auf eine Steintreppe setzen. Ich wußte, ich saß auf einer Steintreppe, aber ich wußte es nur
intellektuell, mit meinem Gedächtnis. Empirisch saß ich auf Energie. Ich selbst war Energie
wie alles um mich her. Ich hatte mein Interpretationssystem außer Kraft gesetzt.

Nachdem ich Energie unmittelbar gesehen hatte, wurde mir etwas klar, das mir den Schreck
meines Lebens einjagte — und was mir niemand außer Don Juan befriedigend erklären konnte.
Mir war bewußt geworden, daß ich, obwohl ich zum ersten Mal im Leben gesehen hatte,
bereits mein ganzes Leben lang Energie im Universum hatte fließen sehen, aber ich war mir
dessen nicht bewußt gewesen. Energie im Universum fließen zu sehen, war mir nicht neu. Das
Neue war eine Frage, die sich mir so ungestüm stellte, daß ich gleich wieder zur Oberfläche
der alltäglichen Welt auftauchte. Ich fragte mich, was mich daran gehindert habe zu erkennen,
daß ich mein Leben lang Energie im Universum hatte fließen sehen.

»Hier geht es um zwei Probleme«, erklärte Don Juan, nachdem ich ihm diesen Widerspruch,
der mich rasend machte, /130/ auseinandergesetzt hatte. »Das eine ist die allgemeine
Bewußtheit. Das andere ist das besondere, vorsätzliche Bewußtsein. Jeder Mensch auf Erden
ist sich im allgemeinen bewußt, daß er Energie im Universum fließen sieht. Aber nur die
Zauberer machen sich dies im besonderen und vorsätzlich bewußt. Sich etwas
bewußtzumachen, dessen man sich bereits allgemein bewußt ist, verlangt Energie, die zu
erlangen eiserne Disziplin erfordert. Deine innere Stille, das Ergebnis von Energie und
Disziplin, überbrückte die Kluft zwischen dem allgemeinen und besonderen Bewußtsein.«

Don Juan beharrte mit allem Nachdruck auf dem Wert einer pragmatischen Einstellung, die
das Eintreten der inneren Stille unterstützt. Eine pragmatische Einstellung definierte er als
Fähigkeit, alle Eventualitäten aufzufangen, die sich auf dem Weg einstellen könnten. Er selbst
war für mich das lebende Beispiel einer solchen Einstellung. Da gab es keine Ungewißheit,
keine Belastung, die seine bloße Präsenz nicht vertrieben hätte.

Immer wieder betonte er, daß die Folgen der inneren Stille sehr beunruhigend seien und daß
das einzige Mittel, diesen Zustand zu verhindern, in einer pragmatischen Einstellung liege, die
das Ergebnis eines überaus geschmeidigen, beweglichen und starken Körpers sei. Er sagte, daß
der physische Körper für die Zauberer die einzige Wesenheit sei, die ihnen sinnvoll erscheine,
und daß es so etwas wie eine Dualität zwischen Körper und Geist nicht gebe. Der physische
Körper, stellte er fest, umfasse sowohl den Körper wie den Geist, wie wir sie beide kennen.
Das Gegengewicht zum physischen Körper als einer holistischen Einheit sei für die Zauberer
eine andere Energie-Konfiguration, die sich durch innere Stille erreichen lasse  der
Energiekörper. In dem Augenblick, als ich die Welt anhielt, erklärte er, hätte ich die
Wiederbelebung meines Energiekörpers erlebt. Diese Energie-Konfiguration sei schon immer
in der Lage gewesen, Energie im Universum fließen zu sehen.


